La Filosofia Politica en Iran y América Latina:

originalidad desde la tradicion

Angel Horacio Molina!

Resumen:

La Historia de la Filosofia Politica, tal como se ensena en las universidades
latinoamericanas, expresa, en sus temas, periodizaciéon y exponentes, un claro
sesgo eurocéntrico. Las herramientas conceptuales de las que se vale y a partir de
las cuales establece clasificaciones y categorias, desconoce las producciones y las
experiencias historicas de los pueblos no europeos en lo referido a la organizacion

comunitaria.

Cualquier intento de establecer puentes de didlogos entre las producciones
latinoamericanas e iranies en esta materia debera lidiar primero con una serie de
interrogantes: ¢hay Filosofia Politica, en tanto disciplina, fuera de los marcos
conceptuales del pensamiento occidental?, ¢Existe, por lo tanto, una produccién
original propia de Latinoamérica y de Iran? Si es afirmativa la respuesta a esta
altima pregunta, ¢bajo qué marco temporal se puede establecer comparaciones

entre las producciones de estos espacios culturales y politicos?

Sin desconocer las diferencias en los procesos histéricos de ambos espacios,
procuraramos dar cuenta de las corrientes de pensamiento que en Iran y en
Latinoamérica se abocaron a la tarea de reflexionar sobre formas de organizaciéon

comunitaria ancladas en tradiciones y experiencias histéricas propias.

Palabras claves: Filosofia politica, Latinoamérica, Iran, Identidad,

Emancipacion.

1 Licencia en Estudios Islamicos — investigador del Centro de Estudios Islémicos Arabes y Persas “Dr.
Osvaldo A. Machado Mouret”, Argentina; angelhmolina@gmail.com



“La cuestion es mas bien la manera en que el
pensamiento no-europeo puede llegar a la
autoconciencia y a la universalidad evidente
(...) con el propésito de ofrecer alternativas
(complementarias o contradictorias), visiones
de la realidad mas arraigadas en las vivencias

de la gente de Africa, Asia y América Latina”.

Hamid Dabashi?

Introduccion

La ausencia, en nuestras curriculas universitarias3, de producciones de Filosofia
Politica generadas fuera de los espacios académicos europeos o
norteamericanos4, no deja de ser llamativa teniendo en cuenta que el avance
tecnologico en el &mbito de la comunicacion, posibilita hoy, como no ha sucedido
antes en la historia de la humanidad, el acceso casi inmediato a una vastisima

cantidad de trabajos de intelectuales de Asia, Africa y América Latina.

Este vacio no es inocente y responde a la necesidad de consolidar ciertas formas
de “leer el mundo” a partir de un conjunto limitado e ideol6gicamente
determinado de instrumentos de anélisis considerados como véalidos. Ximena
Picallo (2023) senala con claridad lo que entendemos por “modos de leer”,
concepto intimamente relacionado con la manera en que se construye el corpus

teorico legitimado por las universidades occidentales.

“(...) cuando hacemos referencia al concepto de modos de

leer, aludimos, al conjunto de ideas, principios, normas,

2 Dabashi, Hamid (2018). “¢Pueden pensar los no-europeos?” en Guiliano, Facundo (2018).
¢Podemos Pensar los no-europeos? Buenos Aires: Ediciones del Signo.

3 Ver Western, Wilda; Reyes Garcia, Andrea; Molina, Angel. “El siglo XXI en Medio Oriente,
periodizacion e historia del presente”, ponencia presentada en el XVII Congreso Internacional
ALADAA 2021, Quito, Ecuador.

4 Incluimos en este conjunto de trabajos a los que, generados en otras zonas geograficas, tienen
como destinatario a los espacios académicos occidentales quienes también actdan como
legitimadores de los mismos.



pautas, pero también rituales, habitos y convenciones que
se sedimentan como modelos de lectura compartidos, que
legitiman el saber no sélo institucionalmente, sino también
socialmente. A saber: qué se debe leer en los textos —o
corpus textual o praxis—, como hacerlo, cudles son las
lecturas validas. (...) Esos modos de leer ostentan
legitimidad epistémica, en tanto producto no sélo teorico,
sino también institucional y geopolitico; (...) y son una
herramienta social, cultural y académica, a través de la
cual se fijan wvalores, diferencias y jerarquias.
Herramienta que definira conductas o usos en relacién con
el saber, que regulara los debates y determinard los modos
de circulacion de los textos, asi como la construccion de
aparatos conceptuales. Herramienta que crea y recrea los
términos de una cultura que, a pesar de las revisiones y

criticas, es todavia profundamente eurocéntrica.” (2023;
76)

Recortar (ya sea ignorando estas producciones o inhabilitando las herramientas
de anélisis para su abordaje) el abanico de lecturas posibles que se abocan
precisamente a pensar formas de organizacion politica que disputan y cuestionan
la legitimidad y validez de las propuestas occidentales, ha sido la manera de
impedir el didlogo entre espacios culturales y politicos distintos, pero con ciertas

problematicas en comun.

En las lineas que siguen procuraremos, primero, contextualizar las principales
tendencias de Filosofia Politica que se generan en América Latina y en Iran para,
en un segundo momento, sefialar las problematicas comunes que podrian

alimentar un intercambio de saberes y experiencias entre ambos espacios.

Si tomamos para nuestro anélisis dos unidades ciertamente diferentes en cuanto
a su naturaleza y dimension (Iran como pais y América Latina como un conjunto
de paises que fueron colonias espafolas y portuguesas), es porque, como sefiala
Cristian Candia Baeza, consideramos a “(...) Latinoamérica como un solo cuerpo,
en virtud de la similar evolucién que han tenido las ideas en los distintos paises.

En Chile, en México, en Argentina, en Pertl y en gran parte del continente, se



dan los mismos periodos de desenvolvimiento filosofico. Ademadas, operan las
mismas influencias con efectos andlogos y se producen muy semejantes frutos

intelectuales” (2007; 18).

La Filosofia Politica irani: clasificacion y contenidos

Si volvemos sobre el que ha sido el objeto de reflexion clasico de la Filosofia
Politica, es decir la pregunta sobre el mejor orden politico posible, encontraremos
propuestas de legitimacion o cuestionamiento del orden imperante alli donde se
haya constituido una comunidad con reglas y estructuras que definan la
autoridad y el accesos a los recursos y los bienes. Aunque pueda parecer una
obviedad senalar que la Filosofia Politica, en estos términos, excede ampliamente
los confines de occidente “(...) cuando consultamos alguna obra al respecto
encontraos casi invariablemente un enfoque eurocéntrico. El pensamiento
chino, indio o islamico se reduce drasticamente o simplemente no existe. El
origen del pensamiento, segtin estas obras, se remonta a los griegos, para pasar
a los romanos y al cristianismo medieval, y luego aterrizar en el Renacimiento,
la Reforma y la Ilustracion. Los pensadores islamicos ocupan generalmente un
espacio reducido (Leo Strauss) o simplemente son ignorados (George Sabine)”

(Zeraoui, 2013; 12).

En el caso de Iran, Seyyed Javad Tabatabai (2020) propone clasificar las
propuestas sobre la mejor forma de organizar el poder politico teniendo en
cuenta, por un lado, su relaciéon con nociones filoso6ficas mas generales (como el
lugar del ser humano dentro de la creacién, su relacion con la Divinidad, su
naturaleza, las formas de conocer, etc.) y, por el otro, el marco ideologico en el
que surge dicha propuesta (las coordenadas epistemoldgicas en las que se sittia y

a partir de las cuales dialoga o no con otras propuestas coetaneas).

En la primera de estas clasificaciones, Tabatabai distingue, tomando como punto
de partida la llegada del Islam, dos tipos de producciones relacionadas con la

Filosofia Politica:

1) las que se desprenden de construcciones filoso6ficas totalizantes, dentro de
las cuales las relaciones politicas entre los hombres constituyen un

elemento mas; y



2) las que se concentran especificamente en cuestiones eminentemente
politicas como la nocién de autoridad, el acceso y el mantenimiento del

poder politico o los atributos del gobernante y de los gobernados.

Sin dudas Abu Nasr Muhammad ibn al-Faraj al-Farabi (870 — 950), es el modelo
para ejemplificar el primer tipo de producciones. La construccion de una Ciudad
Ideal es el resultado de un andlisis previo sobre el lugar del ser humano en la
jerarquia de seres, sobre sus virtudes y debilidades y sobre el papel del Imam
gobernante ideal a partir de su relacion con el Intelecto Agente. La utopia
farabiana se estructura a partir de un orden justo que, al fin y al cabo, siempre es
divino.

Dialogando con los fil6sofos griegos, Al Farabi elabora una propuesta de corte
claramente islamica, de hecho, como sefala Fauzi Najjar (1961) podemos
encontrar coincidencias notables entre la propuesta de Al Farabi y la filosofia

politica shi’is.

Frente a esta linea, en la que también se podria incluira Abu Ya‘far Muhammad
ibn Muhammad ibn al-Hasan Nasir al-Din al-Tusi (1201 - 1274), se encuentra una
segunda categoria de producciones de Filosofia Politica que se concentra

especificamente en aspectos politicos de la actividad humana.

Tomando como modelo los trabajos que se conocen bajo el titulo de Syasat-
Nameh (Libro de Politica), Tabatabai sefiala que los mismos ya no eran
desprendimientos o resultados de indagaciones mas amplias sobre el ser humano
dentro de wun sistema filoso6fico totalizador, sino que apuntaban
fundamentalmente a sefialar la mejor manera de conservar y extender el poder

del gobernante.

Los trabajos de Nizam al-Mulk (1018-1092) y de FazlAllah ibn Ruzbihan Khunji
Isfahani (1455—1521) se sitian en esta linea. Si con Al Farabi la reflexion politica
estaba guiada por el objetivo de establecer un orden justo que condujese a la
felicidad colectiva, en estos autores lo importante era garantizar la estabilidad del

Estado fortaleciendo el poder del gobernante.

5> Ver Najjar, Fauzi (1961) “Farabi's Political Philosophy and shi'ism”, en Studia Islamica, No. 14,
pp. 57-72. Paris: Maisonneuve y Larose



La propuesta farabiana establecia elevados estandares éticos, intelectuales y
espirituales para el gobernante, al estar guiado por el Intelecto Agente, este
gobernante no podia mis que comportarse y actuar siempre respetando las
disposiciones divinas y ejerciendo su autoridad sin que la misma supusiera tipo
alguno de opresion. Para Nizam al-Mulk, en cambio, el rey en tanto “duefno del
mundo” tenia la potestad de ejercer el dominio sobre su pueblo “como un

rebafo”, procurando eliminar todo posible foco de instabilidad.

Recuper6 las historias de los antiguos reyes persas, avanzando hacia una
mutacion de la figura del Imam / Califa hacia la del Rey en clave persa, pero con

ropajes islamicos.

FazlAllah ibn Ruzbihan Khunji Isfahani fue incluso mas all4 al sostener que uno
de los criterios para determinar la legitimidad del califa de turno podia ser
simplemente su capacidad de dominacién, es decir detentar suficiente poder
militar. No importaba ya si el gobernante era, justo, moralmente noble o estaba

preparado para ocupar el cargo (Tabatabai, 2020; 23).

Como sefialamos anteriormente, Tabatabai propone otra clasificacion que tiene
en cuenta el marco ideologico en el que surgen las elaboraciones de Filosofia
Politica en el mundo persa y que pueden pensarse también en clave temporal.
Sostiene que se pueden identificar tres grandes momentos en le historia persa:
una era clasica (previa al Islam), un periodo antiguo y un periodo moderno. Los
autores que analiza y sobre los que dimos cuenta en las lineas precedentes,
corresponden todos al periodo antiguo (aunque algunos de ellos vuelvan sus
miradas a la era clasica). Desde la perspectiva de Tabatabai, el movimiento
constitucionalista de principios del siglo XX expresa la irrupcion de la
modernidad en Iran, pero sin que ese acontecimiento politico tuviera detras una

profunda reflexion sobre la modernidad y sus ideas.

“El constitucionalismo irani y su consecuente revolucion
estaban  basados en  fundamentos  ideoldgicos
tambaleantes, y no en el pensamiento. (...) a pesar de vivir
durante la fase moderna de la historia mundial, desde el
punto de vista del pensamiento, hemos estado ausentes”

(Tabatabai, 2020; 22)



Las producciones surgidas dentro del periodo moderno son, para este autor,
expresiones ideologicas que hicieron imposible una aproximacion reflexiva
profunda a la modernidad y sus ideas basadas en la tradicion filoséfica — politica

de los periodos precedentes.

Sin embargo, el trabajo de autores como Aref Barkhordari (2020), Eskandar
Sadeghi-Boroujerdi (2024) o incluso Nikki Keddie (2006), ponen en tela de juicio
las afirmaciones de Tabatabai al destacar la rica produccién intelectual irani,

alrededor del orden politico deseado, generada durante todo el Siglo XX.

Aref Barkhordari (2020) propone una periodizacion distinta para analizar la
Filosofia Politica irani, estableciendo dos momentos dentro de un extenso
periodo de lo que llama “el periodo islamico de Iran”. La llegada del Islam a
tierras persas da inicio a primer sub-periodo (que llama “Medio”) que se extiende
hasta principios del Siglo XX. Dentro del mismo se desarrollan las ideas de
autores tan diversos como Al Farabi, Ibn Miskawayh, Avicena, Nizam ul Mulk,
Nasir ud Din Tusi, FazlAllah ibn Ruzbihan y Mulla Sadra. El autor encuentra,
como elemento comun, ciertas formas de autoritarismo en las propuestas de este
periodo que, justamente, concluye con el movimiento constitucionalista y el

triunfo de la revolucion de 1906.

Para Barkhordari, el Gltimo exponente de este periodo es Mirza Muhammad
Hossein Naini (1860 — 1936). Animado por el deseo de poner limites a la
autoridad del gobernante, pero sin desconocer la importancia de la figura del
monarca, expresa la emergencia de ciertas ideas modernas dentro de una

perspectiva aun tradicional.

El segundo sub — periodo (que denomina “Contemporaneo”) esta caracterizado
por una serie de producciones que se presentan, en distintos grados, como criticas
a Occidente y a las ideas de la Modernidad. Si bien Barkhordari coincide con
Tabatabai en que las ideas de la Modernidad no encontraron eco en la Filosofia
Politica irani, no desconoce la profundidad reflexiva de los autores de este
periodo, como Ahmad Fardid, Seyyed Hossein Nasr, Daryush Shayegan. Por el
contrario, afirma que con ellos se produjo un verdadero renacimiento del
pensamiento politico tradicional irani, ya sin la impronta autoritaria que percibia

en las producciones del periodo Medio.



Nikki Keddie (2006), incluye a otros tantos autores que contribuyeron al
desarrollo del pensamiento politico irani del siglo XX, como Yalal Al-e Ahmad,
‘Ali Shariati, Mahmud Taleghani, Mehdi Bazargan, Abolhasan Banisadr, y el
propio Ruhollah Khomeini. Y Eskandar Sadeghi-Boroujerdi (2024) suma, por
su parte, a los llamados “intelectuales reformistas” como Abdol Karim Sorush,
Sa’id Hajjarian, Mohammad Mohtajed-Shabestari y Akbar Ganji.

Sirevisamos la lista de autores y la variedad de perspectivas y matices que ofrecen
a la hora de pensar el “mejor orden politico posible” durante este periodo, resulta
llamativa la evaluaciéon que diera Tabatabai sobre las mismas al degradarlas como

meras respuestas ideologicas.

La mayoria de los autores mencionados en el periodo posterior a la revolucion
constitucionalista, ha mantenido, ademas, un dialogo sincero con las
producciones filoséficas occidentales, algunos incluso tuvieron instancias de

formacion en universidades europeas y norteamericanas®.

Mas alla de las posiciones criticas para con Occidente (que se manifest6 en la vida
cotidiana de los iranies bajo la forma del imperialismo, el colonialismo y la
expoliacion) y para con la Modernidad (en distintos niveles y matices); todas
estas producciones, asi como los trabajos que dan cuenta de las mismas, giran en
torno a la bisqueda (o el reencuentro) de una identidad reflexiva propia a la hora
de pensar un orden politico que dé cuenta de las necesidades y de los procesos

histoéricos que dieron forma al pueblo irani.

La Filosofia Politica latinoamericana: identidad y lugar en el mundo

Como senala Cristian Candia Baeza (2007), el pensamiento latinoamericano se
ha caracterizado por la reflexiéon en torno a la llamada “esencia de lo americano”,

adquiriendo desde un primer momento una orientacién hacia lo politico.

§ Cfr. Gantus, Maria; Molina, Angel (2023). “La propuesta “poscolonial”, el Islam y el caso irani”
en Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente colonial: Asia, Africa y
América Latina. México: Universidad Auténoma de la Ciudad de México: Universidad Autébnoma
de Sinaloa.



A diferencia de lo que sucede en otras latitudes, la Filosofia y la Filosofia Politica
en Latinoamérica no son el producto de un largo proceso de reflexion autéctono
ya que no se establecieron tempranamente vinculos con el pensamiento de los
pueblos originarios y aparecen, en un primer momento, como reflejo de la

actividad intelectual de las metrépolis europeas.

“El proceso del pensamiento filosofico hispanoamericano,
comienza con la introduccion de las corrientes
predominantes en la Espana de la época de la conquista,
dentro del marco del sistema politico y eclesiastico oficial
de educacion y con la finalidad principal de formar a los
subditos del Nuevo Mundo, de acuerdo con la ideas y los
valores sancionados por el Estado y la Iglesia, se
introducen en América y se propagan por nuestros paises
aquellas doctrinas que armonizan con los propdsitos de la

Conquista y la Colonia.” (Candia Baeza, 2007; 4)

Pero la naturaleza misma de las relaciones entre el colonizador y el colonizado en
el continente americano va a dar lugar a una poblacion fundamentalmente
mestiza que buscara sus propias coordenadas identitarias también en el &mbito

de las ideas.

La conciencia de ser distinto tanto al europeo como al indigena obligb6 a una
temprana reflexion en torno a la existencia o no de una forma de pensar (también

politicamente) en clave propiamente latinoamericana.

“La Europa consideré que su destino, el destino de sus
hombres, era hacer de su humanismo el arquetipo a
alcanzar por todo ente que se le pudiera asemejar, esta
Europa, al trascender los limites de su geografia y
tropezar con otros entes, que parecian ser hombres, exigio
a éstos que justificasen su supuesta humanidad, esto es,
puso en tela de juicio la posibilidad de tal justificacion si la
misma no iba acompanada de pruebas de que no soélo eran
semejantes si no reproducciones, de lo que el europeo
consideraba como lo humano por excelencia.” (Candia

Baeza, 2007; 4)



La necesidad de justificar su existencia como experiencia intelectual diferente,
pero a la misma altura que la europea sera la marca de nacimiento de la filosofia

politica latinoamericana.

Maria Lukac de Stier (2008) sefiala que las corrientes de pensamiento que se
fueron sucediendo en Europa fueron adoptadas tardiamente por el mundo

Hispanoamericano.

“Tanto la Peninsula como su extension en América
participaron de todas las manifestaciones del espiritu
europeo, tanto del Medioevo como del Renacimiento, de la
Ilustracion del Romanticismo y del Positivismo. La
particularidad es que estas corrientes llegaron a Espana
cuando el resto de Europa ya habia tomado una direccion

filosofica distinta”. (Lukac de Stier, 2008; 54)

Pero en esta apropiacion del pensamiento europeo parte de los latinoamericanos,
“(...) los autores locales, al apropiarse de ellas, las han desarraigado de sus
creadores, las han deformado hasta hacerlas irreconocibles a los ojos de sus

autores” (Candia Baeza, 2007; 2)

Los marcos temporales para el caso latinoamericano son claramente méas
reducidos que los propuestos para el caso irani, sobre todo si tenemos en cuenta
que la conquista y colonizaciéon del continente americano acontecen a finales del
Siglo XV y las luchas independentistas se producen hacia fines del Siglo XVIIT y
primera mitad del Siglo XIX.

Si bien las reflexiones propiamente encuadrables dentro de la Filosofia Politica
pueden encontrarse en los llamados “emancipadores” de la primera mitad del
siglo XIX y en las aspiraciones de los positivistas de a segunda mitad del siglo
XIX, serarecién en el Siglo XX cuando el debate sobre la posibilidad y los alcances

de una Filosofia Politica Latinoamericana adquiera nuevas dimensiones.

7 Cfr. Candia Baeza, Cristian (2007). “Filosofia, identidad y pensamiento politico en
Latinoamérica”, en Polis N° 18. URL: http:// journals.openedition.org/polis/4054



Entre las décadas del 40 y el 90 del siglo pasado la pregunta sobre la posibilidad
de una Filosofia Politica propia genero6 dos espacios claramente diferenciados: los
latinoamericanistas y los universalistas. Habia quedado atras tanto la propuesta
de los “emancipadores” de replicar los modelos europeos exitosos de
organizacion politica, como las loas del positivismo local al modelo
norteamericano que se habia convertido para los paises latinoamericanos en la

nueva cara del colonialismo, esta vez econémico.

En términos muy generales podemos decir, junto a Francisco Cortés Rodas
(2020), que, gradualmente, las posiciones en disputa se organizaron de la

siguiente:

“Por un lado, estan los ‘universalistas’ para quienes la
filosofia auténtica consiste en filosofar sobre los grandes
temas de la filosofia, considerados desde su perspectiva
actual, tratando de hacer aportes personales, de acuerdo
con las formas tradicionales del desarrollo de la filosofia
occidental. Para estos autores hacer una filosofia original,
auténticamente latinoamericana, es algo que carece de
sentido. (...) Por otro lado, estan los filésofos
‘latinoamericanistas’ que se han propuesto construir un
pensamiento propio, auténtico, desligado de la tradicion
occidental y de las relaciones de esta tradicion con los
centros mas importantes del pensamiento filosofico. Para
los representantes de la filosofia latinoamericana es
necesario crear un pensamiento que haga posible la
comprensiéon de la historia de Latinoamérica como una
historia de la opresion, la negacién, y que a la vez sirva
como medio para conseguir la superacion de las
condiciones de dominacion, es decir, la liberacion.” (Cortés

Rodas, 2020; 26)



Identidad y disputas por las legitimidades del saber

Las diferencias entre las producciones filosofico-politicas en ambos espacios

culturales son claramente identificables:

- La antigiiedad de la tradicién especulativa sobre lo politico en Iran es
milenaria mientras que en América Latina apenas supera los dos siglos.

- Las coordenadas culturales y religiosas son diametralmente opuestas en la
medida en que Iran se nutri6 tanto de la tradicion persa anterior al Islam
como de los aportes de la civilizacibn islamica, mientras que

Latinoamérica recibe, trasplantadas, las ideas de Europa cristiana.

Sin embargo, el despliegue colonial y neocolonial del siglo XX, acompafiado
ahora por una maquinaria destinada ya no sélo a la expoliacion de los recursos
sino, y fundamentalmente, a la desarticulacion de los lazos comunitarios
mediante la imposicion de patrones y modelos culturales occidentales, ha

generado preocupaciones e inquietudes similares en Iran y en América Latina.

En primer lugar, y como hemos visto en las lineas precedentes, se encuentra la
certeza de la necesidad de contar con una Filosofia Politica propia, es decir, que
dé cuenta de las particularidades culturales, politicas y religiosas de los
respectivos pueblos y mediante la cual se pueda estructurar un proyecto de

resistencia epistemologica y politica.

En segundo lugar, se presenta el desafio de poner estos saberes propios a disputar
los espacios de legitimacion intelectual que los han desplazado a las periferias del
conocimiento, apenas, en el mejor de los casos, como producciones puramente
locales, incapaces de poner en cuestion las logicas hegemoOnicas que establecen

las formas en las que “leemos el mundo” y su historia.

A partir de estas dos aspiraciones en comun, las posibilidades de un dialogo
enriquecedor entre las filosofias politicas de Irdn y América Latina se multiplican

exponencialmente.

Ideas finales

Las aspiraciones globales de dominacién cultural y econémica han generado,

desde coordenadas identitarias diversas, el planteamiento de similares



interrogantes en los pueblos tan distantes como el irani y el latinoamericano.
Como sostiene Eugenio Trias (1992), “el ser de Occidente” adquiere una triple
forma caracteristica: una formacion capitalista, una burocratizacion general de la
dominacién (junto a un desencantamiento en sentido weberiano) y una relacion
con la “verdad” a partir de criterios tecno-cientificos. Esta naturaleza del
Occidente moderno se piensa universal y sostiene los proyectos neocoloniales en

Ccurso.

El didlogo entre las producciones filoséfico-politicas iranies y latinoamericanas
permitira construir estrategias capaces de responder al proyecto hegemoénico
occidental en cada una de las esferas sefialadas por Trias a partir de la historia,

cosmovision y necesidades propias de cada pueblo.

Referencias

Barkhordari, Aref (2020). “The Structure and Nature of Political Philosophy in
the Thought of Muslim Philosophers of the Islamic Period of Iran”
in International Journal of Social Sciences and Management, 7(4), 256—265.

https://doi.org/10.3126/ijssm.v7i4.32485

Candia Baeza, Cristian (2007). “Filosofia, identidad y pensamiento politico en
Latinoamérica”, en Polis N° 18. URL: http://

journals.openedition.org/polis/4054

Cortés Rodas, F. (2020). “La filosofia politica en América Latina” en Agenda
Cultural Alma Mater, (278). Recuperado a partir de
https://revistas.udea.edu.co/index.php/almamater/article/view/343298

Dabashi, Hamid (2018). “¢Pueden pensar los no-europeos?” en Guiliano,
Facundo (2018). ¢Podemos Pensar los no-europeos? Buenos Aires: Ediciones del

Signo.

Gantus, Maria; Molina, Angel (2023). “La propuesta “poscolonial”, el Islam y el

caso irani” en Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente



colonial: Asia, Africa y América Latina. México: Universidad Auténoma de la

Ciudad de México: Universidad Auténoma de Sinaloa.

Keddie, Nikki (2006). Las raices del Iran Moderno. Buenos Aires: Grupo

Editorial Norma.

Lukac de Stier, M. L., (2009). “Panorama historico de la Filosofia Politica
Latinoamericana” en Limite. Revista Interdisciplinaria de Filosofia y Psicologia,
4(19),53-74. ISSN: 0718-1361. Recuperado
de: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=83611433003

Najjar, Fauzi (1961). “Farabi's Political Philosophy and shi'ism”, en Studia

Islamica, No. 14, pp. 57-72. Paris: Maisonneuve y Larose.

Sadeghi-Boroujerdi, Eskandar. (2024). “Iran and the Permanence of the
Theologico-Political?” in Political Theology, 25(2), 91—97.
https://doi.org/10.1080/1462317X.2022.2095851

Trias, Eugenio; Argullol, Rafaél (1992). El cansancio de Occidente. Madrid:

Destino.

Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente colonial: Asia,
Africa y América Latina. México: Universidad Auténoma de la Ciudad de

México: Universidad Auténoma de Sinaloa.



