
La Filosofía Política en Irán y América Latina:   

originalidad desde la tradición 

 

Ángel Horacio Molina1 

 

 

Resumen: 

La Historia de la Filosofía Política, tal como se enseña en las universidades 

latinoamericanas, expresa, en sus temas, periodización y exponentes, un claro 

sesgo eurocéntrico. Las herramientas conceptuales de las que se vale y a partir de 

las cuales establece clasificaciones y categorías, desconoce las producciones y las 

experiencias históricas de los pueblos no europeos en lo referido a la organización 

comunitaria. 

Cualquier intento de establecer puentes de diálogos entre las producciones 

latinoamericanas e iraníes en esta materia deberá lidiar primero con una serie de 

interrogantes: ¿hay Filosofía Política, en tanto disciplina, fuera de los marcos 

conceptuales del pensamiento occidental?, ¿Existe, por lo tanto, una producción 

original propia de Latinoamérica y de Irán? Si es afirmativa la respuesta a esta 

última pregunta, ¿bajo qué marco temporal se puede establecer comparaciones 

entre las producciones de estos espacios culturales y políticos?   

Sin desconocer las diferencias en los procesos históricos de ambos espacios, 

procuráramos dar cuenta de las corrientes de pensamiento que en Irán y en 

Latinoamérica se abocaron a la tarea de reflexionar sobre formas de organización 

comunitaria ancladas en tradiciones y experiencias históricas propias.  

Palabras claves: Filosofía política, Latinoamérica, Irán, Identidad, 

Emancipación. 

 

 
1 Licencia en Estudios Islamicos – investigador del Centro de Estudios Islámicos Árabes y Persas “Dr. 

Osvaldo A. Machado Mouret”, Argentina; angelhmolina@gmail.com 

 



 

“La cuestión es más bien la manera en que el 

pensamiento no-europeo puede llegar a la 

autoconciencia y a la universalidad evidente 

(…) con el propósito de ofrecer alternativas 

(complementarias o contradictorias), visiones 

de la realidad más arraigadas en las vivencias 

de la gente de África, Asia y América Latina”. 

Hamid Dabashi2 

 

 

Introducción 

La ausencia, en nuestras currículas universitarias3, de producciones de Filosofía 

Política generadas fuera de los espacios académicos europeos o 

norteamericanos4, no deja de ser llamativa teniendo en cuenta que el avance 

tecnológico en el ámbito de la comunicación, posibilita hoy, como no ha sucedido 

antes en la historia de la humanidad, el acceso casi inmediato a una vastísima 

cantidad de trabajos de intelectuales de Asia, África y América Latina.   

Este vacío no es inocente y responde a la necesidad de consolidar ciertas formas 

de “leer el mundo” a partir de un conjunto limitado e ideológicamente 

determinado de instrumentos de análisis considerados como válidos. Ximena 

Picallo (2023) señala con claridad lo que entendemos por “modos de leer”, 

concepto íntimamente relacionado con la manera en que se construye el corpus 

teórico legitimado por las universidades occidentales.  

“(…) cuando hacemos referencia al concepto de modos de 

leer, aludimos, al conjunto de ideas, principios, normas, 

 
2 Dabashi, Hamid (2018). “¿Pueden pensar los no-europeos?” en Guiliano, Facundo (2018). 
¿Podemos Pensar los no-europeos?  Buenos Aires: Ediciones del Signo. 
3 Ver Western, Wilda; Reyes García, Andrea; Molina, Ángel. “El siglo XXI en Medio Oriente, 
periodización e historia del presente”, ponencia presentada en el XVII Congreso Internacional 
ALADAA 2021, Quito, Ecuador. 
4 Incluimos en este conjunto de trabajos a los que, generados en otras zonas geográficas, tienen 
como destinatario a los espacios académicos occidentales quienes también actúan como 
legitimadores de los mismos. 



pautas, pero también rituales, hábitos y convenciones que 

se sedimentan como modelos de lectura compartidos, que 

legitiman el saber no sólo institucionalmente, sino también 

socialmente. A saber: qué se debe leer en los textos —o 

corpus textual o praxis—, cómo hacerlo, cuáles son las 

lecturas válidas. (…) Esos modos de leer ostentan 

legitimidad epistémica, en tanto producto no sólo teórico, 

sino también institucional y geopolítico; (…) y son una 

herramienta social, cultural y académica, a través de la 

cual se fijan valores, diferencias y jerarquías. 

Herramienta que definirá conductas o usos en relación con 

el saber, que regulará los debates y determinará los modos 

de circulación de los textos, así como la construcción de 

aparatos conceptuales. Herramienta que crea y recrea los 

términos de una cultura que, a pesar de las revisiones y 

críticas, es todavía profundamente eurocéntrica.” (2023; 

76) 

Recortar (ya sea ignorando estas producciones o inhabilitando las herramientas 

de análisis para su abordaje) el abanico de lecturas posibles que se abocan 

precisamente a pensar formas de organización política que disputan y cuestionan 

la legitimidad y validez de las propuestas occidentales, ha sido la manera de 

impedir el diálogo entre espacios culturales y políticos distintos, pero con ciertas 

problemáticas en común. 

En las líneas que siguen procuraremos, primero, contextualizar las principales 

tendencias de Filosofía Política que se generan en América Latina y en Irán para, 

en un segundo momento, señalar las problemáticas comunes que podrían 

alimentar un intercambio de saberes y experiencias entre ambos espacios. 

Si tomamos para nuestro análisis dos unidades ciertamente diferentes en cuanto 

a su naturaleza y dimensión (Irán como país y América Latina como un conjunto 

de países que fueron colonias españolas y portuguesas), es porque, como señala 

Cristian Candia Baeza, consideramos a “(…)  Latinoamérica como un solo cuerpo, 

en virtud de la similar evolución que han tenido las ideas en los distintos países. 

En Chile, en México, en Argentina, en Perú y en gran parte del continente, se 



dan los mismos períodos de desenvolvimiento filosófico. Además, operan las 

mismas influencias con efectos análogos y se producen muy semejantes frutos 

intelectuales” (2007; 18). 

 

La Filosofía Política iraní: clasificación y contenidos 

Si volvemos sobre el que ha sido el objeto de reflexión clásico de la Filosofía 

Política, es decir la pregunta sobre el mejor orden político posible, encontraremos 

propuestas de legitimación o cuestionamiento del orden imperante allí donde se 

haya constituido una comunidad con reglas y estructuras  que definan la 

autoridad y el accesos a los recursos y los bienes. Aunque pueda parecer una 

obviedad señalar que la Filosofía Política, en estos términos, excede ampliamente 

los confines de occidente “(…) cuando consultamos alguna obra al respecto 

encontraos casi invariablemente un enfoque eurocéntrico. El pensamiento 

chino, indio o islámico se reduce drásticamente o simplemente no existe. El 

origen del pensamiento, según estas obras, se remonta a los griegos, para pasar 

a los romanos y al cristianismo medieval, y luego aterrizar en el Renacimiento, 

la Reforma y la Ilustración. Los pensadores islámicos ocupan generalmente un 

espacio reducido (Leo Strauss) o simplemente son ignorados (George Sabine)” 

(Zeraoui, 2013; 12). 

En el caso de Irán, Seyyed Javad Tabatabai (2020) propone clasificar las 

propuestas sobre la mejor forma de organizar el poder político teniendo en 

cuenta, por un lado, su relación con nociones filosóficas más generales  (como el 

lugar del ser humano dentro de la creación, su relación con la Divinidad, su 

naturaleza, las formas de conocer, etc.) y, por el otro, el marco ideológico en el 

que surge dicha propuesta (las coordenadas epistemológicas en las que se sitúa y 

a partir de las cuales dialoga o no con otras propuestas coetáneas). 

En la primera de estas clasificaciones, Tabatabai distingue, tomando como punto 

de partida la llegada del Islam, dos tipos de producciones relacionadas con la 

Filosofía Política:  

1) las que se desprenden de construcciones filosóficas totalizantes, dentro de 

las cuales   las relaciones políticas entre los hombres constituyen un 

elemento más; y 



2) las que se concentran específicamente en cuestiones eminentemente 

políticas como la noción de autoridad, el acceso y el mantenimiento del 

poder político o los atributos del gobernante y de los gobernados. 

Sin dudas Abu Nasr Muhammad ibn al-Faraj al-Farabi (870 – 950), es el modelo 

para ejemplificar el primer tipo de producciones. La construcción de una Ciudad 

Ideal es el resultado de un análisis previo sobre el lugar del ser humano en la 

jerarquía de seres, sobre sus virtudes y debilidades y sobre el papel del Imam 

gobernante ideal a partir de su relación con el Intelecto Agente. La utopía 

farabiana se estructura a partir de un orden justo que, al fin y al cabo, siempre es 

divino.  

Dialogando con los filósofos griegos, Al Farabi elabora una propuesta de corte 

claramente islámica, de hecho, como señala Fauzi Najjar (1961) podemos 

encontrar coincidencias notables entre la propuesta de Al Farabi y la filosofía 

política shi’í5.  

Frente a esta línea, en la que también se podría incluir a   Abu Yaʿfar Muhammad 

ibn Muhammad ibn al‐Hasan Nasir al‐Din al‐Tusi (1201 - 1274), se encuentra una 

segunda categoría de producciones de Filosofía Política que se concentra 

específicamente en aspectos políticos de la actividad humana. 

Tomando como modelo los trabajos que se conocen bajo el título de  Syasat- 

Nameh (Libro de Política), Tabatabai señala que los mismos ya no eran 

desprendimientos o resultados de indagaciones  más amplias sobre el ser humano 

dentro de un sistema filosófico totalizador, sino que apuntaban 

fundamentalmente a señalar la mejor manera de conservar y extender el poder 

del gobernante. 

Los trabajos de Nizam al-Mulk (1018-1092) y de FazlAllah ibn Ruzbihan Khunji 

Isfahani (1455–1521) se sitúan en esta línea. Si con Al Farabi la reflexión política 

estaba guiada por el objetivo de establecer un orden justo que condujese a la 

felicidad colectiva, en estos autores lo importante era garantizar la estabilidad del 

Estado fortaleciendo el poder del gobernante. 

 
5 Ver Najjar, Fauzi (1961) “Fārābī's Political Philosophy and shī'ism”, en Studia Islamica, No. 14, 
pp. 57-72. París: Maisonneuve y Larose 



La propuesta farabiana establecía elevados estándares éticos, intelectuales y 

espirituales para el gobernante, al estar guiado por el Intelecto Agente, este 

gobernante no podía más que comportarse y actuar siempre respetando las 

disposiciones divinas y ejerciendo su autoridad sin que la misma supusiera tipo 

alguno de opresión. Para Nizam al-Mulk, en cambio, el rey en tanto “dueño del 

mundo” tenía la potestad de ejercer el dominio sobre su pueblo “como un 

rebaño”, procurando eliminar todo posible foco de instabilidad. 

Recuperó las historias de los antiguos reyes persas, avanzando hacia una 

mutación de la figura del Imam / Califa hacia la del Rey en clave persa, pero con 

ropajes islámicos. 

FazlAllah ibn Ruzbihan Khunji Isfahani fue incluso más allá al sostener que uno 

de los criterios para determinar la legitimidad del califa de turno podía ser 

simplemente su capacidad de dominación, es decir detentar suficiente poder 

militar. No importaba ya si el gobernante era, justo, moralmente noble o estaba 

preparado para ocupar el cargo (Tabatabai, 2020; 23). 

Como señalamos anteriormente, Tabatabai propone otra clasificación que tiene 

en cuenta el marco ideológico en el que surgen las elaboraciones de Filosofía 

Política en el mundo persa y que pueden pensarse también en clave temporal. 

Sostiene que se pueden identificar tres grandes momentos en le historia persa: 

una era clásica (previa al Islam), un periodo antiguo y un período moderno. Los 

autores que analiza y sobre los que dimos cuenta en las líneas precedentes, 

corresponden todos al período antiguo (aunque algunos de ellos vuelvan sus 

miradas a la era clásica).  Desde la perspectiva de Tabatabai, el movimiento 

constitucionalista de principios del siglo XX expresa la irrupción de la 

modernidad en Irán, pero sin que ese acontecimiento político tuviera detrás una 

profunda reflexión sobre la modernidad y sus ideas.  

“El constitucionalismo iraní y su consecuente revolución 

estaban basados en fundamentos ideológicos 

tambaleantes, y no en el pensamiento. (…)  a pesar de vivir 

durante la fase moderna de la historia mundial, desde el 

punto de vista del pensamiento, hemos estado ausentes” 

(Tabatabai, 2020; 22) 



 Las producciones surgidas dentro del período moderno son, para este autor, 

expresiones ideológicas que hicieron imposible una aproximación reflexiva 

profunda a la modernidad y sus ideas basadas en la tradición filosófica – política 

de los períodos precedentes. 

Sin embargo, el trabajo de autores como Aref Barkhordari (2020), Eskandar 

Sadeghi-Boroujerdi (2024) o incluso Nikki Keddie (2006), ponen en tela de juicio 

las afirmaciones de Tabatabai al destacar la rica producción intelectual iraní, 

alrededor del orden político deseado, generada durante todo el Siglo XX. 

Aref Barkhordari (2020) propone una periodización distinta para analizar la 

Filosofía Política iraní, estableciendo dos momentos dentro de un extenso 

período de lo que llama “el período islámico de Irán”. La llegada del Islam a 

tierras persas da inicio a primer sub-período (que llama “Medio”) que se extiende 

hasta principios del Siglo XX. Dentro del mismo se desarrollan las ideas de 

autores tan diversos como Al Farabi, Ibn Miskawayh, Avicena, Nizam ul Mulk, 

Nasir ud Din Tusi, FazlAllah ibn Ruzbihan y Mulla Sadra.  El autor encuentra, 

como elemento común, ciertas formas de autoritarismo en las propuestas de este 

período que, justamente, concluye con el movimiento constitucionalista y el 

triunfo de la revolución de 1906.  

Para Barkhordari, el último exponente de este período es Mirza Muhammad 

Hossein Naini (1860 – 1936).  Animado por el deseo de poner límites a la 

autoridad del gobernante, pero sin desconocer la importancia de la figura del 

monarca, expresa la emergencia de ciertas ideas modernas dentro de una 

perspectiva aun tradicional. 

El segundo sub – período (que denomina “Contemporáneo”) está caracterizado 

por una serie de producciones que se presentan, en distintos grados, como críticas 

a Occidente y a las ideas de la Modernidad. Si bien Barkhordari coincide con 

Tabatabai en que las ideas de la Modernidad no encontraron eco en la Filosofía 

Política iraní, no desconoce la profundidad reflexiva de los autores de este 

período, como Ahmad Fardid, Seyyed Hossein Nasr, Daryush Shayegan. Por el 

contrario, afirma que con ellos se produjo un verdadero renacimiento del 

pensamiento político tradicional iraní, ya sin la impronta autoritaria que percibía 

en las producciones del período Medio. 



Nikki Keddie (2006), incluye a otros tantos autores que contribuyeron al 

desarrollo del pensamiento político iraní del siglo XX, como Yalal Al-e Ahmad, 

‘Ali Shariati, Mahmud Taleghani, Mehdí Bazargán, Abolhasán Banisadr, y el 

propio  Ruhollah Khomeini.  Y Eskandar Sadeghi-Boroujerdi (2024) suma, por 

su parte, a los llamados “intelectuales reformistas” como Abdol Karim Sorush, 

Sa’id Hajjarian, Mohammad Mohtajed-Shabestari y Akbar Ganji.  

Si revisamos la lista de autores y la variedad de perspectivas y matices que ofrecen 

a la hora de pensar el “mejor orden político posible” durante este período, resulta 

llamativa la evaluación que diera Tabatabai sobre las mismas al degradarlas como 

meras respuestas ideológicas.  

La mayoría de los autores mencionados en el período posterior a la revolución 

constitucionalista, ha mantenido, además, un dialogo sincero con las 

producciones filosóficas occidentales, algunos incluso tuvieron instancias de 

formación en universidades europeas y norteamericanas6.  

Más allá de las posiciones críticas para con Occidente (que se manifestó en la vida 

cotidiana de los iraníes bajo la forma del imperialismo, el colonialismo y la 

expoliación) y para con la Modernidad (en distintos niveles y matices); todas 

estas producciones, así como los trabajos que dan cuenta de las mismas,  giran en 

torno a la búsqueda (o el reencuentro) de una identidad reflexiva propia a la hora 

de pensar un orden político que dé cuenta de las necesidades y de los procesos 

históricos que dieron forma al pueblo iraní.   

  

La Filosofía Política latinoamericana: identidad y lugar en el mundo 

Como señala Cristian Candia Baeza (2007), el pensamiento latinoamericano se 

ha caracterizado por la reflexión en torno a la llamada “esencia de lo americano”, 

adquiriendo desde un primer momento una orientación hacia lo político.  

 
6 Cfr. Gantus, María; Molina, Ángel (2023). “La propuesta “poscolonial”, el Islam y el caso iraní” 
en Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente colonial: Asia, África y 
América Latina. México: Universidad Autónoma de la Ciudad de México: Universidad Autónoma 
de Sinaloa. 
 



A diferencia de lo que sucede en otras latitudes, la Filosofía y la Filosofía Política 

en Latinoamérica no son el producto de un largo proceso de reflexión autóctono 

ya que no se establecieron tempranamente vínculos con el pensamiento de los 

pueblos originarios y aparecen, en un primer momento, como reflejo de la 

actividad intelectual de las metrópolis europeas. 

“El proceso del pensamiento filosófico hispanoamericano, 

comienza con la introducción de las corrientes 

predominantes en la España de la época de la conquista, 

dentro del marco del sistema político y eclesiástico oficial 

de educación y con la finalidad principal de formar a los 

súbditos del Nuevo Mundo, de acuerdo con la ideas y los 

valores sancionados por el Estado y la Iglesia, se 

introducen en América y se propagan por nuestros países 

aquellas doctrinas que armonizan con los propósitos de la 

Conquista y la Colonia.” (Candia Baeza, 2007; 4) 

Pero la naturaleza misma de las relaciones entre el colonizador y el colonizado en 

el continente americano va a dar lugar a una población fundamentalmente 

mestiza que buscará sus propias coordenadas identitarias también en el ámbito 

de las ideas.  

La conciencia de ser distinto tanto al europeo como al indígena obligó a una 

temprana reflexión en torno a la existencia o no de una forma de pensar (también 

políticamente) en clave propiamente latinoamericana. 

“La Europa consideró que su destino, el destino de sus 

hombres, era hacer de su humanismo el arquetipo a 

alcanzar por todo ente que se le pudiera asemejar, esta 

Europa, al trascender los límites de su geografía y 

tropezar con otros entes, que parecían ser hombres, exigió 

a éstos que justificasen su supuesta humanidad, esto es, 

puso en tela de juicio la posibilidad de tal justificación si la 

misma no iba acompañada de pruebas de que no sólo eran 

semejantes si no reproducciones, de lo que el europeo 

consideraba como lo humano por excelencia.” (Candia 

Baeza, 2007; 4) 



La necesidad de justificar su existencia como experiencia intelectual diferente, 

pero a la misma altura que la europea será la marca de nacimiento de la filosofía 

política latinoamericana.  

María Lukac de Stier (2008) señala que las corrientes de pensamiento que se 

fueron sucediendo en Europa fueron adoptadas tardíamente por el mundo 

Hispanoamericano.  

“Tanto la Península como su extensión en América 

participaron de todas las manifestaciones del espíritu 

europeo, tanto del Medioevo como del Renacimiento, de la 

Ilustración del Romanticismo y del Positivismo. La 

particularidad es que estas corrientes llegaron a España 

cuando el resto de Europa ya había tomado una dirección 

filosófica distinta”. (Lukac de Stier, 2008; 54) 

 

Pero en esta apropiación del pensamiento europeo parte de los latinoamericanos, 

“(…) los autores locales, al apropiarse de ellas, las han desarraigado de sus 

creadores, las han deformado hasta hacerlas irreconocibles a los ojos de sus 

autores” (Candia Baeza, 2007; 2) 

Los marcos temporales para el caso latinoamericano son claramente más 

reducidos que los propuestos para el caso iraní, sobre todo si tenemos en cuenta 

que la conquista y colonización del continente americano acontecen a finales del 

Siglo XV y las luchas independentistas se producen hacia fines del Siglo XVIII y 

primera mitad del Siglo XIX.  

Si bien las reflexiones propiamente encuadrables dentro de la Filosofía Política 

pueden encontrarse en los llamados “emancipadores”7 de la primera mitad del 

siglo XIX y en las aspiraciones de los positivistas de a segunda mitad del siglo 

XIX, será recién en el Siglo XX cuando el debate sobre la posibilidad y los alcances 

de una Filosofía Política Latinoamericana adquiera nuevas dimensiones. 

 
7 Cfr. Candia Baeza, Cristian (2007). “Filosofía, identidad y pensamiento político en 
Latinoamérica”, en Polis N° 18. URL: http:// journals.openedition.org/polis/4054 



Entre las décadas del 40 y el 90 del siglo pasado la pregunta sobre la posibilidad 

de una Filosofía Política propia generó dos espacios claramente diferenciados: los 

latinoamericanistas y los universalistas. Había quedado atrás tanto la propuesta 

de los “emancipadores” de replicar los modelos europeos exitosos de 

organización política, como las loas del positivismo local al modelo 

norteamericano que se había convertido para los países latinoamericanos en la 

nueva cara del colonialismo, esta vez económico.    

 En términos muy generales podemos decir, junto a Francisco Cortés Rodas 

(2020), que, gradualmente, las posiciones en disputa se organizaron de la 

siguiente: 

“Por un lado, están los ‘universalistas’ para quienes la 

filosofía auténtica consiste en filosofar sobre los grandes 

temas de la filosofía, considerados desde su perspectiva 

actual, tratando de hacer aportes personales, de acuerdo 

con las formas tradicionales del desarrollo de la filosofía 

occidental. Para estos autores hacer una filosofía original, 

auténticamente latinoamericana, es algo que carece de 

sentido. (…) Por otro lado, están los filósofos 

‘latinoamericanistas’ que se han propuesto construir un 

pensamiento propio, auténtico, desligado de la tradición 

occidental y de las relaciones de esta tradición con los 

centros más importantes del pensamiento filosófico. Para 

los representantes de la filosofía latinoamericana es 

necesario crear un pensamiento que haga posible la 

comprensión de la historia de Latinoamérica como una 

historia de la opresión, la negación, y que a la vez sirva 

como medio para conseguir la superación de las 

condiciones de dominación, es decir, la liberación.” (Cortés 

Rodas, 2020; 26) 

 

 

 



Identidad y disputas por las legitimidades del saber  

Las diferencias entre las producciones filosófico-políticas en ambos espacios 

culturales son claramente identificables:  

- La antigüedad de la tradición especulativa sobre lo político en Irán es 

milenaria mientras que en América Latina apenas supera los dos siglos. 

- Las coordenadas culturales y religiosas son diametralmente opuestas en la 

medida en que Irán se nutrió tanto de la tradición persa anterior al Islam 

como de los aportes de la civilización islámica, mientras que 

Latinoamérica recibe, trasplantadas, las ideas de Europa cristiana. 

Sin embargo, el despliegue colonial y neocolonial del siglo XX, acompañado 

ahora por una maquinaria destinada ya no sólo a la expoliación de los recursos 

sino, y fundamentalmente, a la desarticulación de los lazos comunitarios 

mediante la imposición de patrones y modelos culturales occidentales, ha 

generado preocupaciones e inquietudes similares en Irán y en América Latina. 

En primer lugar, y como hemos visto en las líneas precedentes, se encuentra la 

certeza de la necesidad de contar con una Filosofía Política propia, es decir, que 

dé cuenta de las particularidades culturales, políticas y religiosas de los 

respectivos pueblos y mediante la cual se pueda estructurar un proyecto de 

resistencia epistemológica y política. 

En segundo lugar, se presenta el desafío de poner estos saberes propios a disputar 

los espacios de legitimación intelectual que los han desplazado a las periferias del 

conocimiento, apenas, en el mejor de los casos, como producciones puramente 

locales, incapaces de poner en cuestión las lógicas hegemónicas que establecen 

las formas en las que “leemos el mundo” y su historia. 

A partir de estas dos aspiraciones en común, las posibilidades de un diálogo 

enriquecedor entre las filosofías políticas de Irán y América Latina se multiplican 

exponencialmente. 

 

Ideas finales 

Las aspiraciones globales de dominación cultural y económica han generado, 

desde coordenadas identitarias diversas, el planteamiento de similares 



interrogantes en los pueblos tan distantes como el iraní y el latinoamericano. 

Como sostiene Eugenio Trías (1992), “el ser de Occidente” adquiere una triple 

forma característica: una formación capitalista, una burocratización general de la 

dominación (junto a un desencantamiento en sentido weberiano) y una relación 

con la “verdad” a partir de criterios tecno-científicos. Esta naturaleza del 

Occidente moderno se piensa universal y sostiene los proyectos neocoloniales en 

curso. 

El diálogo entre las producciones filosófico-políticas iraníes y latinoamericanas 

permitirá construir estrategias capaces de responder al proyecto hegemónico 

occidental en cada una de las esferas señaladas por Trías a partir de la historia, 

cosmovisión y necesidades propias de cada pueblo. 

 

 

 

Referencias 

Barkhordari, Aref (2020). “The Structure and Nature of Political Philosophy in 

the Thought of Muslim Philosophers of the Islamic Period of Iran” 

in International Journal of Social Sciences and Management, 7(4), 256–265. 

https://doi.org/10.3126/ijssm.v7i4.32485 

Candia Baeza, Cristian (2007). “Filosofía, identidad y pensamiento político en 

Latinoamérica”, en Polis N° 18. URL: http:// 

journals.openedition.org/polis/4054 

Cortés Rodas, F. (2020). “La filosofía política en América Latina” en Agenda 

Cultural Alma Máter, (278). Recuperado a partir de 

https://revistas.udea.edu.co/index.php/almamater/article/view/343298 

Dabashi, Hamid (2018). “¿Pueden pensar los no-europeos?” en Guiliano, 

Facundo (2018). ¿Podemos Pensar los no-europeos?  Buenos Aires: Ediciones del 

Signo. 

Gantus, María; Molina, Ángel (2023). “La propuesta “poscolonial”, el Islam  y el 

caso iraní” en Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente 



colonial: Asia, África y América Latina. México: Universidad Autónoma de la 

Ciudad de México: Universidad Autónoma de Sinaloa. 

Keddie, Nikki (2006). Las raíces del Irán Moderno. Buenos Aires: Grupo 

Editorial Norma. 

Lukac de Stier, M. L., (2009). “Panorama histórico de la Filosofía Política 

Latinoamericana” en Límite. Revista Interdisciplinaria de Filosofía y Psicología, 

4(19),53-74. ISSN: 0718-1361. Recuperado 

de: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=83611433003 

Najjar, Fauzi (1961). “Fārābī's Political Philosophy and shī'ism”, en Studia 

Islamica, No. 14, pp. 57-72. París: Maisonneuve y Larose. 

Sadeghi-Boroujerdi, Eskandar. (2024). “Iran and the Permanence of the 

Theologico-Political?” in Political Theology, 25(2), 91–97. 

https://doi.org/10.1080/1462317X.2022.2095851 

Trías, Eugenio; Argullol, Rafaél (1992). El cansancio de Occidente. Madrid: 

Destino. 

Western, Wilda Celia y Picallo, Ximena; Coord. (2023). Presente colonial: Asia, 

África y América Latina. México: Universidad Autónoma de la Ciudad de 

México: Universidad Autónoma de Sinaloa. 


